
2018-08-12-19-So._i._J. in Dörenhagen, zum 50. Todestag meines 
Vaters 
Zu Joh 6,41-51 
Glück gehabt? 

 
Liebe Schwestern und Brüder, 
bald ist Mariä Himmelfahrt. Vor zwei Jahren kam ich einmal vom Friedhof 
hier in Dörenhagen und blieb vor dem Kriegerdenkmal stehen. Da 
entdeckte ich, dass zu Mariä Himmelfahrt 1942, also am 15. August, 
mein Onkel Heinrich Auffenberg  in Russland gefallen ist. Sieben Jahre 
später, auch an einem 15. August 1949 bin ich geboren. Das berührte 
mich eigentümlich. Es fiel mir auf, zu Mariä Himmelfahrt 1942 war auch 
der Bruder meines Onkels, also mein Vater, in Russland an der Front, 
und er war dort auch 1941, 1943 und 1944. Hätte es damals nicht den 
Onkel, sondern den Vater getroffen, dann stände ich jetzt nicht hier. An 
welch seidenen Faden hing denn damals das Leben, und das über Jahre 
täglich? Wäre eine Kugel nur etwas weiter rechts oder links 
eingeschlagen, ich wäre nicht hier. Hätten die Landminen bei 
Spähtruppunternehmen nicht nur das Pferd, sondern auch den Reiter 
zerrissen, ich wäre nicht hier. Und wäre er nicht – schon wegen des 
schwarzen Todes, dem Fleckfieber, im Sterbezimmer liegend – in letzter 
Sekunde dem Tod von der Schippe gesprungen, ich wäre nicht hier. 
Vielleicht hunderte, tausende Male am Abgrund gestanden in den sechs 
Jahren des Krieges!  
 
Ich bin Kind meiner Eltern, und das löst in mir die Frage aus: Welcher 
Kette von Zufällen verdanke ich eigentlich, dass ich teilnehmen darf an 
dem großen Abenteuer, das sich Leben nennt, dass ich nicht 
hineingeboren wurde in Kriege oder nach Port au Prince, Kalkutta, 
Eritrea in all die Länder, in die der liebe Gott nur noch zum Weinen 
kommt, weil das Leben dort so erbärmlich ist. Dass ich in dieser Welt 
gelandet bin, in diesem schönen Dorf im Herzen von Westfalen in die 
reichste und beste Zeit hinein, die Deutschland je erlebt hat, das ist nicht 
mein Verdienst. Das ist nicht Zufall, das ist Glück und einfach nur 
Geschenk, Grund zur Dankbarkeit und zur Verantwortung gegenüber all 
denen, die es nicht so gut getroffen hat.  
 
In meiner psychotherapeutischen Ausbildung in den neunziger Jahren 
wurde mir vom Ausbildungsleiter geraten: Du musst Deine Vorfahren 
immer wieder ins Licht stellen, dann stehst Du selbst im Licht. Wenn ich 
also in einer Kirche Kerzen anzünde für die Verstorbenen oder für sie 
eine Messe lese, dann  folge ich nicht der Empfehlung einer weltfremden 
katholischen Betschwester, sondern gehe den Weg einer Therapie 
letztlich für die eigene Seele. Therapie aber auch für die Verstorbenen, 



die oft wegen ihrer traumatischen Erfahrungen unversöhnt sterben 
mussten. Denn so meinte mein damaliger Ausbildungsleiter: Die kriegen 
das auch in der jenseitigen Welt mit, dass Du an sie denkst, für sie 
betest. Und sie brauchen dein therapeutisches Gebet, genau wie Du, 
damit ihr miteinander in Frieden seid. 
 
Hertha Müller, die deutsch-rumänische Literaturnobelpreisträgerin von 
2009, hat aus eigner Erfahrung mit einem nahen Verwandten gesagt: 
Die, die den Krieg und das Gefangenenlager überlebt haben, die hatten 
anschließend den Krieg im Kopf. Und – so fügt Hertha Müller an – ich 
weiß nicht was für sie schlimmer war, der wirkliche Krieg oder der Krieg 
im Kopf. Heute spricht man in dem Zusammenhang von PTS, von der 
posttraumatischen Belastungsstörung.  In der Möhneseeklinik werden 
ehemalige Afghanistankämpfer mit diesen Symptom behandelt. Einer 
dieser Soldaten sagte einmal: Von Menschen beschossen zu werden 
und dann auf Menschen schießen müssen, das war die Hölle, der 
absolute Abgrund der Humanität.  
 
Der Philosoph Friedrich Nietzsche hat den Satz geprägt: Wenn Du zu 
lange in einen Abgrund schaust, dann ist der Abgrund irgendwann in Dir. 
Und wenn sie sechs Jahre in den Abgrund geschaut haben, ist  es dann 
ein Wunder, dass der Abgrund irgendwann in sie schaute? 
Aber das ist trotz allem nicht das Ende, das ist nicht der letzte Absturz, 
selbst wenn er im Tod endet. Es gibt unter jedem Abgrund noch einen 
Grund, sagt die Mystikerin und Streetworkerin aus Paris, Simone Veil. 
Der letzte Lebensgrund ist für sie Gott, Jesus von Nazareth, der am 
Ende jedes Leben und sei es noch so chaotisch gewesen, auffängt.  
 
Ja, bald ist Maria Himmelfahrt. Dann werde ich 69 Jahre alt. Und wenn 
man bald in das achte Jahrzehnt seines Lebens geht, dann fragt man ja 
schon mal: Wie lange noch? Man hat im Leben so viel gearbeitet und 
geschafft. Immer sagte man sich: Du musst vorankommen, du musst 
weiterkommen. Stillstand ist Rückgang.  Jetzt, die Restlaufzeit des 
Lebens vor Augen, stellt sich die Frage: Will ich auch ankommen, 
ankommen am letzten Ziel? Und wie will ich da ankommen? Und was 
kommt denn, wenn ich die Himmelfahrt meines Lebens vollendet habe. 
In meinem Beruf werde ich ständig mit dieser Frage konfrontiert und wie 
oft habe ich gezweifelt an dieser christlichen Vision vom Land der 
Erlösung, mich gefragt: Ist da vielleicht doch nur ein schwarzes Loch, ein 
Gar-Nichts, eine dunkle Seelenwanderung, oder  Wiedergeburt? 
Irgendwann habe ich festgestellt: Ich muss mich entscheiden, und ich 
bete doch in jeder Messe: das Leben wird nicht weggenommen, es wird 
gewandelt, und dann schauen wir Gott von Angesicht zu Angesicht.  



Einmal sagte mir ein Mann einen Tag vor seinen Tod: ich werde bald 
sterben. Und ich fragte ihn: Wie stellst Du Dir das dann vor? Und er 
sagte mit einer großen Sicherheit: Da steht dann meine Mutter und holt 
mich ab. Ja so habe ich es doch seit meinem siebten Lebensjahr in 
dieser Meinolfuskirche gelernt: Wenn ich die Himmelfahrt meines Lebens 
antrete, da steht dann Christus und holt mich ab und mit ihm stehen da 
all die anderen, die mir vertraut waren und vor mir sterben mussten und 
wir feiern ein großes Fest der Erlösung und Versöhnung. Je älter ich 
werde, desto mehr spüre ich, dass die früh gelernten Glaubensbilder 
stimmen. 
Aber sie stehen da nicht nur am letzten Tag am anderen Ufer des 
Lebens. Nach unserem Glauben feiern wir jede Eucharistie in 
Verbindung mit unseren Verstorbenen. Wahrscheinlich werden auch hier 
in Dörenhagen die Sonntagsgottesdienste immer leerer. Mag sein, dass 
in ein paar Jahren nur noch eine Handvoll Leute hier sind. Und trotzdem 
ist auch dann diese Kirche rappelvoll, voll von unseren Verstorbenen. 
Denn sie  stehen auch jetzt schon mit uns um diesen Altar, auch wenn 
unsere Sinne sie nicht erfassen können. Aber  sie sind nicht tot, sie sind 
lebend. All die Menschen, die je hier gelebt haben, von Sinners in Busch 
bis zu den Bewohnern der Chaussee in Dörenhagen, all die, denen es 
wichtig war, diese schöne Kirche zu erbauen, alle, die hier gelebt, 
geschuftet, gelitten, geliebt und gefeiert haben, sie sind jetzt hier, sie 
sind mit uns auf mystische Weise im Geheimnis verbunden. Sie sind 
nicht tot, sie sind lebend. Und wir alle werden zwar sterben, aber siehe, 
wir leben. Amen. 


